full text 329

Entretien avec Edgar Morin - L'homme et l'univers,

du biologique au cosmique

1.    Qu'est-ce qu'un vivant?

Un vivant est un être qui est en même temps un existant. Je dirais qu'un

existant vit de façon aléatoire, soumis à l'incertitude et aux périls, aux

contingences, et, comme vivant, il dispose d'un certain nombre de qualités

et de propriétés qui tiennent à son organisation. Les premières qualités

concernent l'auto-éco-organisation, c'est-à-dire que le vivant trouve en

lui-même la capacité permanente de se réparer, de se régénérer, ce qui

suppose, à son tour, deux traits spécifiques. D'abord, comme le vivant est

toujours en activité, il doit puiser de l'énergie dans son environnement.

C'est pour cela que je parle d'auto-éco-organisation, car il n'y a pas d'

autonomie sans dépendance. L'auto-organisation signifie alors une relative

autonomie qui dépend cependant de l'environnement. Ceci, et c'est le second

trait, donne des qualités émergentes qui n'existeraient pas sans cette

organisation, ce sont les qualités qu'on appelle vie (métaboliser, se

reproduire, âtre en relation active avec son environnement)

l'organisation vivante produit et est produite par un certain mode de

connaissance organisatrice que j'appelle computation. Ce mode de

connaissance est fondé sur un computo capable de traiter objectivement à la

fois les éléments dont il est constitué et le monde extérieur en fonction de

son propre intérêt de " vivant". Celui-ci concerne au premier chef sa

capacité à se reproduire, soit tout seul, soit de façon sexuelle - les

premiers vivants se reproduisaient par dédoublement - et il se développe

avec l'évolution des végétaux et des animaux une forme de sensibilité à

l'égard de ce qui arrive.

Maintenant, il faut poser une question préliminaire "qu'est-ce que la vie?".

Cette question est importante parce qu'elle a été l'objet de débats

séculaires entre deux écoles de pensée. L'école réductionniste, d'un côté,

qui affirme que pour comprendre la vie il faut se référer aux constituants

physico-chimiques qui la constituent ; l'école vitaliste, de l'autre, pour

qui la vie est faite d'une substance spécifique, particulière, qu'on ne

trouve pas dans la matière normale ordinaire (1). Henri Bergson, par

exemple, était un vitaliste. S'appuyant sur de multiples "preuves ", il

soutenait la thèse selon laquelle les vivants ne subissent pas de façon

immédiate et totale le deuxième principe de la thermodynamique, le principe

de dégradation. Ce débat a été tranché dans les années soixante, avec les

découvertes de la structure du code génétique par Watson et Crick (2). Le

code génétique étant chimiquement inscrit dans I'ADN, cette découverte

prouvait, de façon définitive, le fait que tous les constituants du vivant

se retrouvent dans sa nature physico-chimique. Mais cette victoire du

réductionnisme était en fait, sans qu'il le sache, sa défaite, car elle

démontrait qu'il y aune différence irréductible entre le vivant et le non

vivant qui est la complexité de l'organisation, laquelle constitue une

auto-organisation. Autrement dit, la différence fondamentale entre le vivant

et le non vivant n'est pas dans la matière - l'un et l'autre sont des

éléments matériels-, elle est dans le type d'organisation, dans la

complexité de l'organisation du vivant.

1) Voir notamment Henri Bergson, L'Évolution créatrice, Paris, PUF, 1969.

2) James D. Watson, Francis H. C. Crick et Maurice H. F. Wilkins ont reçu en

1962 le prix Nobel de Médecine pour la découverte de la Structure chimique

en double hélice de la molécule d'acide désoxyribonucléique (ADN), des

chromosomes et du mécanisme de leur duplication lors de la mitose, ce qui a

permis de comprendre la transmission de l'information génétique.

2.    Dans ... La vie de la vie

Justement dans La Vie de la Vie (3) il est question, à un moment donné, de "

machine vivante ". Y a-t-il une différence - autre que l'organisation -

entre une machine machinique et une machine vivante?

Oui, parce que cette machine vivante est à la fois un être, un existant, et

une machine. J'ajouterai surtout que cette machine est essentiellement un

être vivant. Dans le premier tome de La Méthode (4), j' ai défini le terme

de machine non pas à partir de la définition classique, celle des machines

artificielles que nous fabriquons, mais à partir d'une définition plus

ancienne. Jean de La Fontaine parlait par exemple de la " machine ronde ",

moi j'ai défini la machine comme une organisation active

qui, dans certains cas, peut produire un certain nombre d'effets ou de

produits. On peut dire par exemple que le soleil est une machine, et même

une machine-mère ou arkhe-machine, car une étoile produit à partir du moins

organisé (noyaux et atomes légers) du plus organisé, c'est-à-dire les atomes

lourds dont le carbone, l'oxygène et les métaux. Les soleils sont donc

effectivement des êtres physiques organisateurs. Ils sont dotés de

propriétés à la fois ordonnatrices, productrices, fabricatrices, créatrices.

Nous-mêmes, en tant qu'êtres vivants organisés, sommes des machines

thermiques. D'ailleurs, nous fonctionnons entre 36 et 40° C, ce qui relève

d'une combustion qui tient au fait que nos organes et nos cellules

travaillent sans arrêt. Nous ne sommes donc pas étrangers à l'univers des

machines. Le paradoxe du vivant tient ainsi au fait qu'il est aussi une

organisation, que cette organisation peut être considérée comme une machine,

une machine très originale, parce qu'à la différence des machines que nous

fabriquons et qui sont incapables de s'auto-réparer et de s'auto-reproduire,

le vivant, lui, s' auto-fabrique et s'auto-répare jusqu'à un certain point.

De plus, puisque nous avons des nerfs, nous sommes également dotés de

sensibilité, à la différence des machines. Ce qui est particulièrement

évident chez les mammifères, et surtout chez les humains, c'est le rôle

énorme que joue l'affectivité dans leur être.

Il faut ajouter une chose très importante ici, à savoir que tout être vivant

est aussi un sujet. Pour moi, être sujet c' est se situer dans son site ou

occuper le centre de son monde pour le considérer et se considérer soi-même.

Dès lors, selon la conception hégélienne, il agit pour-soi, "flir sich". En

effet, un être vivant travaille sans arrêt pour se maintenir, s'entretenir,

et finalement se reproduire. Le sujet est donc une notion particulièrement

complexe. Être sujet comporte d'abord un principe d'exclusion personne ne

peut dire " je" à ma place, j'occupe mon site. Même mon jumeau homozygote,

en dépit de l'énorme complicité que je peux avoir avec lui, ne peut pas dire

"je" pour moi. Mais il y a aussi un principe d'inclusion, c'est-à-dire que

je peux inclure un "nous " dans mon "je " ou mon "je" dans un "nous". C'est

ce qui fait que je peux me consacrer à mes enfants, à ma famille, à ma

patrie, à mon parti, je peux même donner ma vie pour eux. Il y a à la fois

un principe d'égoïsme qui naît de l'égocentrisme et un principe d'altruisme

qui vient de cette solidarité avec un "nous ". J'ajouterais que même dans le

monde bactérien, il n'existe pas d'êtres isolés, il y a déjà un rapport

d'intersubjectivité. Ce mot peut sembler bizarre pour des bactéries, mais

dans le fond il y a deux éléments qui l'indiquent: d'abord les bactéries

communiquent entre elles et certaines donnent même un bout d'ADN à d'autres

- ce qu'on a longtemps cru être une sexualité des bactéries mais qui n'en

est finalement pas une ensuite il y a l'hypothèse selon laquelle le monde

bactérien, qui rassemble les bactéries de l'air, de la terre, de la mer, de

nos intestins..., forme une totalité puisque toutes les bactéries, si

diverses soient-elles, peuvent communiquer entre elles. Il n'y a pas

d'espèces chez les bactéries, il n'y a que des différences ; ainsi il y en a

qui sont mauvaises pour nous, et d'autres qui sont très utiles, comme celles

de nos intestins par exemple. L'idée est l'existence d'une sorte de super

organisme bactérien terrestre, et qui nous a produits, dans la mesure où les

cellules eucaryotes, qui sont les cellules des végétaux et des animaux, sont

issues d'une symbiose entre deux cellules bactériennes. Ce qui reste de

cette symbiose, ce sont les mitochondries. Les végétaux et les animaux sont

donc nés à partir de ces bactéries et rien ne nous dit d'ailleurs que cet

organisme bactérien ne nous intègre pas dans son ensemble.

(3) Edgar Morin, La Méthode. Tome 11: La Vie de la Vie, Paris, Seuil, 1980.

(4) Edgar Marin, La Méthode. Tome I La Nature de la Nature, Paris, Seuil,

1977, deuxième partie, chapitre I "Les êtres-machines"

3.    Symbiose des êtres vivants

Peut-on alors imaginer, comme l'affirmait Max Scheler dans Nature et formes

de la sympathie (5), que tous les vivants sont en symbiose ?

On peut dire en effet qu'il y a cette symbiose bactérienne générale. Il y a

diverses symbioses entre êtres vivants, mais il y a aussi des parasitismes

multiples, et aussi des phénomènes d'inter-dévoration ; il y a les animaux

qui mangent les plantes, les herbivores, et les herbivores qui sont mangés

par les carnivores, etc. Autrement dit, dans la vie, on constate à la fois

le phénomène symbiotique de coopération et le phénomène d'entre-destruction.

Est-ce que la vie implique l'individuation ? Peut-on imaginer une vie qui ne

serait pas individuelle?

Non, mais j'ajouterais, en prenant l'exemple des humains où les choses sont

assez nettes, que nous sommes à la fois des individus, des membres d'une

société et des membres d'une espèce. Et ces trois notions sont absolument

indissociables, je dirais même qu'elles sont comprises les unes dans les

autres : au sein de mon individualité il y a l'espèce dans la mesure où

l'espèce ne peut pas continuer sans le secours de deux individus de sexes

différents ; au sein de l'individu il y a la société, c'est-à-dire la

culture, le langage la société est donc à l'intérieur de l'individu qui est

l'intérieur de la société. Ces trois notions sont absolument indissociables,

mais bien que la tendance réductionniste, simplificatrice, soit très

courante dans le monde des biologistes, on ne peut pas considérer que

l'individu n'est qu'une sorte d'épi-phénomène et que la définition de la vie

est purement et simplement l'auto-reproduction. Il faut dire d'emblée que

pour un biologiste moléculaire strict la vie n'existe pas. C'est ce qu'avait

souligné François Jacob : " On n'interroge plus la vie aujourd'hui dans les

laboratoires" (6). La tendance réductionniste qui a animé la science jusqu'à

une époque toute récente, et qui est aujourd'hui encore prépondérante en

biologie, avait même réussi à éliminer le cosmos qui n'était plus que de

l'espace temps. Le cosmos est réapparu avec la découverte d'un événement

initial, le Big Bang et l'expansion de l'univers, ce qui permet maintenant

de dire que notre cosmos a une histoire. Le cosmos est enfin ressuscité

L'Homme, à son tour, a été radicalement ment éliminé par Claude Lévi-Strauss

qui a soutenu que le but des sciences humaines était de dissoudre l'homme

(7) et bien entendu on a eu par la suite le bourdivisme réduisant l'individu

à ses champs et à ses habitus.

Dans la sociobiologie d'Edward O. Wilson (8), portée à sa limite par Richard

Dawkins dans Le Gène égoïste (9), les vrais sujets sont les gènes qui

passent leur temps à vouloir se maximiser. Ces auteurs affirment que les

sociétés de fourmis ont un intérêt génétique à ce que certaines d'entre

elles se dévouent, sacrifient leur vie, vu que toutes les fourmis ont, du

fait de leur parenté, les mêmes gènes. Ils expliquent ainsi le don de soi,

le don patriotique, par la volonté des gènes. Or, à mon avis, s'il y a des

sujets c'est au niveau des êtres vivants dans leur ensemble et non pas au

niveau des gènes. Les gènes ne sont que des éléments chimiques. Ils sont

porteurs d'une mémoire et d'un engramme qui se transforme en programme au

fur et à mesure des besoins de l'organisme. Il y a une réification et une

déification contemporaines du gène qui permettent d'occulter le problème de

la complexité de la vie.

(5) Max Scheler, Nature et formes de la sympathie. Contribution à l'étude

des lois de la vie affective, Paris, Payot, 1971.

(6) François Jacob, La Logique du vivant. Une histoire de l'hérédité, Paris,

Gallimard, 1999, p. 321.

(7) Claude Levi-Strauss, La Pensée sauvage, Paris, Presses Pocket, 1985, p.

294: "Le but dernier des sciences humaines n'est pas

de constituer l'homme, mais de le dissoudre".

(8) Voir Edward O. Wilson, La Sociobiologie, Paris, Editions du Rocher,

1987.

(9) Richard Dawkins, Le Gène égotste, Paris, Editions Menges, 1978.

4.    Perspective holistique

Cette complexité implique donc une perspective holistique?

Oui

À propos de l'origine de la vie, certaines théories soutiennent aujourd'hui

que la vie vient d'ailleurs...

Il y a tout d'abord l'idée - très répandue dans les années soixante et bien

formulée par Jacques Monod (10) - selon laquelle la vie est un événement

absolument inouï, aussi improbable qu'un singe dactylographe écrivant Hamlet

! En effet, pour que se combinent entre elles les myriades de molécules

diverses qui ont constitué le premier être vivant, il faut une rencontre

absolument improbable, un hasard inouï. La vie serait donc née une seule

fois sur Terre, et selon toute probabilité elle n'existerait pas ailleurs.

Plusieurs éléments viennent confirmer cette hypothèse. D'abord, tous les

êtres vivants ont exactement le même langage génétique, les mêmes lettres de

l'alphabet génétique. C'est pour cela qu'on trouve des gènes communs à la

mouche et à l'Homme. Ensuite, l'atome de carbone, qui peut être

indifféremment en situation lévogyre ou dextrogyre, c'est-à-dire orienté à

gauche ou à droite, est lévogyre chez tous les vivants. S'il y avait

plusieurs origines vivantes, l'atome de carbone pourrait être tantôt l'un

tantôt l'autre. Enfin le saut entre l'organisation, même très complexe, de

molécules et l'auto-organisation vivante est gigantesque.

Cette thèse est celle de la haute improbabilité de la vie. Plusieurs

arguments la contrecarrent cependant. Il y a d'abord le fait qu'on a pu - en

laboratoire, en éprouvette, dans des conditions assez simples - produire des

molécules, des macromolécules, des molécules d'ADN, etc. (11). Deuxièmement,

il y a la thermodynamique qui montre que la vie a pu naître dans des

conditions tourbillonnaires permettant à une organisation de se former. On

peut très bien comprendre, en effet, qu'il y a 4 milliards d'années il y

avait sur Terre un nombre considérable d'explosions, de décharges

électriques, d'orages suffisamment importants pour créer des molécules s'

associant en tourbillons. Selon cette idée-là, la vie perd alors de son

improbabilité radicale. Mais on peut difficilement imaginer qu'il y ait eu

plusieurs naissances de la vie sur Terre. Les optimistes - ceux qui pensent

que l'univers se développe en se complexifiant - disent que la poussée de

complexification implique inévitablement l'existence d'autres

complexifications vivantes parmi les milliards d'autres systèmes solaires,

surtout maintenant avec la découverte de nombreuses exoplanètes. Et même si

la vie n'y est pas faite avec les mêmes constituants (acides nucléiques et

protéines), pourquoi ne pas imaginer une organisation différente avec

d'autres constituants ? C'est pour cela qu'il y a des optimistes comme Carl

Sagan (12) qui envoient des messages à l'univers. Dans la même perspective,

on a tendance à s'écrier dès qu'on trouve des traces d'eau sur Mars, mais

enfin entre l'eau et la vie, il y a encore un monde! Dans ce match-là, je

suis plutôt du côté de la version pessimiste, sans fermer pour autant la

porte à une version optimiste, laquelle serait de supposer qu'il y a des

êtres un peu meilleurs que nous qui pourraient exister quelque part et qui

viendraient nous apporter un peu d'intelligence et de sagesse...

Quant à l'hypothèse d'une origine extraterrestre de la vie, mises à part les

hypothèses science-fictionnelles, c'est Crick qui l'a formulée du point de

vue scientifique. En effet, un certain nombre de matériaux de la vie sur

Terre ont pu provenir d' astéroïdes qui ont bombardé à un moment donné la

Terre primitive. Autrement dit, s'il n'y avait pas eu ces matières célestes,

extraterrestres, la vie ne se serait peut-être pas formée. J'imagine mal

cependant un germe de vie, une cellule de vie, arriver de quelque part du

cosmos. On peut éventuellement admettre que des matériaux de l'être vivant

sont arrivés à partir de ces poussières d'astres mais pas davantage.

(10)  Voir Jacques Monod, Le Hasard et la nécessité. Essai sur ta

philosophie naturelle de la biologie moderne, Paris, Seuil, 1973.

(11) Voir La Recherche, n~ 336 (e Les Origines de la vie "), novembre 2000.

(12) L'astrophysicien américain Carl Sagan (New York, 1934 - Seattle, 1996)

a été un planotologue de renommée mondiale. Conseiller de la NASA, il a

participe à tous les grands programmes américains d'exproration

interplan&aire (Mariner, Viking, Voyager, Galileo).

5.    Extraterrestres humanoïdes ?

Autrement dit, l'idée même d'êtres extraterrestres, d'humanoïdes ou

hominidés extraterrestres paraît fantaisiste?

-Disons que ça me paraît hautement improbable. Prenons simplement le cas de

l'être humain. On se rend compte qu'au sein du rameau des anthropoïdes, il

ne représente qu'un rameau latéral dans une formidable ramification

buissonnante de multiples espèces animales qui n'ont pas atteint l'état de

conscience humaine. Il est évident que les fourmilières ou les termitières

manifestent une organisation remarquable il y a, par exemple, de

l'agriculture et même de la drogue chez les fourmis ! Mais même si une

fourmilière comprend des myriades de fourmis qui constituent ainsi sa propre

intelligence, il n'y a rien en elle d'équivalent à la forme de pensée de la

conscience humaine. Sur Terre, il y a eu de nombreux singes différents qui

sont apparus au sein des rameaux anthropoïdes, mais, parmi tous les êtres

vivants, un seul rameau dans des circonstances sans doute exceptionnelles a

pu développer l'humanité, c'est-à-dire la culture, le langage et une

certaine forme de conscience. Même s'il n'est pas impossible qu'il y ait des

formes intelligentes équivalentes ou même supérieures à la conscience

humaine, nous ne pouvons pas pour le moment nous fonder là-dessus comme sur

une sorte de certitude statistique ou mathématique. D'autre part, ce que

nous avons récemment appris sur le caractère irrévocable de la dispersion de

l'univers - dans la mesure où il y aurait une énergie noire qui pousserait,

contrairement à la gravitation, à la dispersion -, ce que nous savons aussi

sur les extraordinaires forces de désintégration - les trous noirs, les

supernovas qui explosent, etc. -' tout cela rend bien difficile de croire

qu'il y ait eu, quelque part ailleurs que sur Terre, la chance ou la

malchance d' arriver à un phénomène similaire au nôtre.

Cela dit, je n'exclus pas que certains types d'intelligence ou de pensée qui

n'ont pas la forme humaine existent dans l'univers. Je n'exclus pas non plus

ce que certains affirment à propos des soucoupes volantes, en disant

qu'elles ne viendraient pas du ciel mais d'une force cachée qui serait dans

la Terre elle-même. Je n'exclus même pas qu'il puisse y avoir une sorte de

puissance mystérieuse dans la Terre. Je n'exclus rien, mais ça me semble

improbable. J'ouvre la porte au mystère et à l'inconnu.

Je crois d'ailleurs que ce que l'on sait de l'univers depuis un an est vrai,

que l'expansion ne va pas s'arrêter, que tout va se perdre, qu'il n'y aura

même pas de Big Crash. Tout cela a des conséquences éthiques absolument

fondamentales. La première est " vivez ", " vivez votre vie" ! La deuxième

est que la Terre est effectivement notre jardin, notre maison commune, notre

Terre-Patrie (13). J'ai écrit l'évangile de la perdition Nous sommes perdus

et c'est pour cette raison qu'il faut fraterniser. Ceci s'inscrit assez bien

dans ma conception éthique: s'il y avait des extraterrestres très méchants,

des super Ben Laden ,je pense qu'il faudrait s' unir contre eux et les

combattre ; dans l'hypothèse inverse, s'il y avait des extraterrestres super

gentils, je pense qu'il faudrait les accueillir...

Paradoxalement, cette position est d'une certaine manière théologique parce

que, comme dans les croyances religieuses, on admet finalement que la vie

n'a qu'un seul point d'ancrage, la Terre.

Non, parce que les croyances religieuses fondatrices ignoraient tout du

cosmos. Dans les anciennes conceptions religieuses, y compris le

christianisme, la Terre était le centre du monde et les étoiles des sortes

d'ampoules dans le ciel. Ces conceptions étaient géocentriques, il n'y avait

pas encore l'idée de la pluralité des mondes, les découvertes de Gaulée, les

intuitions de Fontenelle, Cyrano de Bergerac, etc. Non, ma conception est

radicalement différente des conceptions judéochrétienne et peut-être même

islamique où Dieu crée l'Homme à son image. Dans les croyances religieuses,

il y a un Dieu créateur. Moi, je suis plutôt spinoziste, je vois le monde

comme un processus d'auto-création. Aujourd'hui, étant donné que nous savons

que notre univers matériel ne représente que 2 à 4 % de la totalité réelle,

le reste étant constitué par une matière noire invisible, une énergie noire

encore inconnue, je pense de plus en plus, j'y pensais déjà lorsque je

parlais de " chaos-mos " dans le premier tome de la Méthode (14) -que notre

univers, qui est né du vide semble-t-il, mais d'un vide très bizarre,

continue en sous-main à s'appuyer sur du vide. Alors dans ce cas-là on est

bien loin de la théologie.

(13) Edgar Marin, Terre-Patrie (en collaboration avec Anne-Brigitte Kern),

Paris, Seuil, 1993.

(14) Edgar Marin, La Méthode. Tome I La Nature de la Nature, op. cit.,

première partie: "L'ordre, le désordre et l'organisation".

6.    Peut-on envisager des vivants invisibles ?

À l'image de cette matière invisible ou matière noire, peut-on envisager des

vivants invisibles?

-Oui, invisibles pour nous. Nos sens sont extrêmement limités. Je pense même

qu'il y a des réalités invisibles à nos sens. Bien entendu, certaines de ces

réalités sont détectables avec nos instruments; les lunettes astronomiques

ou les microscopes électroniques par exemple permettent de voir des choses

que nos yeux ne voient pas, l'infiniment grand et l'infiniment petit

qu'évoquait Pascal (15).

Quitte à parler des extraterrestres, ce qui n 'est épistémologiquement pas

très correct dans le milieu des sciences sociales, parlons aussi des

fantômes, ectoplasmes, entités énigmatiques et êtres invisibles qui ont un

statut ontologique différent...

Oui, mais alors là, ma conception est que nous sécrétons ces ectoplasmes, au

même titre que les génies, les fantômes ou les dieux. Notre esprit les

sécrète selon le principe d'autonomie-dépendance, c' est à dire que ces

êtres, tout en dépendant de nous, acquièrent un certain pouvoir. Autrement

dit, puisque les dieux naissent de la foi des humains et se nourrissent de

leurs craintes et de leurs désirs, ils acquièrent une énergie folle,

suffisamment intense pour pouvoir susciter des hallucinations, des visions,

les stigmates du Christ. Je pense même que les pouvoirs imaginaires de

l'esprit sont absolument fabuleux. Nous sécrétons des esprits, des génies et

des fantômes qui sont, en plus, entretenus par le fait que nous voyons des

morts dans nos rêves, etc. Ça, j'y crois. Maintenant je ne crois pas que ces

êtres aient une existence indépendante de la nôtre. Aussi le jour où

l'humanité s'éteindra tous les dieux et tous les fantômes mourront avec

elle...

Aujourd'hui, les technosciences qui prétendent maîtriser et transformer le

vivant sont en train de créer des chimères à travers le clonage, les

manipulations génétiques, etc. Imaginons, puisque c 'est un rêve ou un

cauchemar qui semble vouloir devenir réalité, qu'il y ait un deuxième Edgar

Morin assis là, identique au premier. Comment envisager cela ? Est-ce que

l'être humain a la possibilité de transcender sa propre "essence" ou "nature

" pour créer un être qui lui échapperait, de la même manière peut-être que

les fantômes et les dieux lui échappent?

-Oui, à la différence près que ce ne sont pas des fantômes, mais des êtres

dotés d'une matérialité, c' est à dire de qualités humaines, tout en étant

des êtres fabriqués, un peu comme les androïdes de science-fiction.

Effectivement, je crois qu'on arrive maintenant à un stade extrêmement

important car on peut - théoriquement, pas encore pratiquement - modifier

notre nature en agissant sur notre patrimoine génétique. Je dis

théoriquement et pas pratiquement parce que le déchiffrage du génome n'en

est pas un dans la mesure où l'on a uniquement repéré quatre lettres de

l'alphabet qui se suivent dans des ordres tout à fait bizarres. C'est-à-dire

que même si l'on peut repérer des groupements de lettres qui correspondent à

des gènes, on ne sait absolument pas comment l'ensemble fonctionne. Cela

signifie, là aussi, qu'il y a une évolution dans la conception des

biologistes. Au début des années soixante, on pensait qu'un gène avait une

fonction, comme une sorte de machine artificielle spécialisée ; on disait

alors: un gène, une protéine. Maintenant on en arrive à l'idée qu'il y a

plusieurs gènes qui se mettent ensemble pour faire telle ou telle chose,

qu'un gène isolé peut avoir deux fonctions différentes et que même une

assemblée de gènes peut prendre des décisions différentes au cours de la

vie. Par exemple, à un moment donné, les gènes maternels d'un individu

peuvent avoir le dessus sur ses gènes paternels, et sans qu'il s'en rende

compte cela va changer pas mal de choses en lui.

(15) Biaise Pascal, Pensées, Paris, Le Livre de Poche, 1996, préface et

introduction de Léon Brunschvicg.

7.    Face au génome

-Face au génome, les scientifiques sont donc de purs apprentis sorciers car

ils n'en ont pas encore sondé la complexité. Alors, évidemment, on peut

essayer de mélanger un gène animal et un gène végétal pour créer des

chimères ; théoriquement je n'exclus même pas qu'à un moment donné on puisse

me greffer des gènes qui vont me donner des ailes de condor et que je puisse

voler! On n'en est pas là cependant. Les manipulations génétiques prouvent

une chose au fond: l'esprit humain peut avoir des pouvoirs plus grands que

ceux des gènes puisqu'il réussit à les manipuler. L'esprit a été perçu comme

une superstructure par rapport à l'infrastructure qui est le gène, en

réalité c'est la superstructure qui peut contrôler aujourd'hui

l'infrastructure. Malheureusement, ces apprentis sorciers sont des esprits

d'Homo sapiens-demens, c'est-à-dire des esprits bornés, animés les uns par

des intérêts mercantiles, les autres par une vision tout à fait restreinte

de la nature et de la réalité. L'esprit humain possède indubitablement une

puissance considérable avec la technique, mais c'est cet esprit qui nous

pose problème.

On se heurte quand même à un paradoxe Ontologique. À entendre la plupart des

scientifiques, il n 'y aurait du Big bang à nos jours - qu'une série de

hasards, de processus matériels, de complexifications, etc. (16). Mais il

faut quand même expliquer cela ! L'esprit humain capable de penser sa place

dans le cosmos est-il simplement le produit d'une série de hasards ? La

question théologique fondamentale ne serait-elle pas inscrite - c 'est

peut-être une question provocatrice - au coeur même du réel ? N'est-on pas

obligé, malgré tout, de se dire qu'il n'y a pas que des processus, de

l'immanence, de la complexité, des hasards, des contingences, des chocs, des

tourbillons, etc. ? Et s'il y avait un plan préalable finalisé à tout cela?

C'est aussi la question du principe anthropique que posent certains

physiciens (17).

Oui, Brandon Carter et quelques autres ont formulé le principe anthropique

(18). Il distingue même le principe anthropique dur et le principe

anthropique mou. Ce qui est juste dans le principe anthropique mou, c' est

que pour penser le cosmos, l'univers physique, il faut concevoir qu'il y

avait dès le début la possibilité, aussi minime soit-elle, de la vie, de

l'intelligence et de la conscience humaines. Je crois que c'est indubitable,

mais c'est un raisonnement en boucle qui se ferme tout seul. À partir de là,

on peut aller plus loin. On sait aujourd'hui que notre univers n'existerait

pas si les grandes lois qui le régissent, disons les principes d'interaction

- les interactions nucléaires fortes, les interactions nucléaires faibles,

les forces électromagnétiques et les forces gravitationnelles -n'étaient pas

réglées comme elles le sont. C'est quand même étonnant que tout cela

fonctionne ainsi et qu'il y ait finalement un univers cohérent. Il y a

évidemment beaucoup de désordre, mais qui contribue autant à l'organisation

qu'à la désorganisation de notre univers. A cela on peut répondre -ce que

font certains astrophysiciens - oui, mais il y a surtout d'innombrables

univers qui n'ont pas pu aboutir, carde ce vide d'où nous sommes issus

sortent des bulles qui n'aboutissent pas. Parmi elles cependant il y en a

une qui à pu donner notre univers. Il est évident aussi que notre univers a

quelque chose d'extraordinaire pour pouvoir présenter cette organisation en

particules, noyaux, atomes, molécules, astres, c'est quelque chose de

fabuleux.

Autrement dit, ce qui nous semblait normal auparavant - un univers construit

par un Dieu-architecte - nous paraît aujourd'hui absolument incroyable

Compte tenu de nos connaissances actuelles toutefois, on ne peut réhabiliter

l'idée d'un Dieu planificateur. Il y a tout au plus un Dieu, ou un enfant

disait Héraclite, qui joue aux dés. Il y a eu beaucoup de bifurcations dans

cette histoire d'un Dieu qui joue aux dés. Et comme dans tous les jeux, il y

a des règles et des aléas. Peut-être finalement que ce sont deux dieux qui

jouent l'un contre l'autre aux échecs. On peut tout supposer. C'est cela à

mon avis, le grand mystère de l'univers et de la réalité, qui est

inconcevable. Je crois que tout cela démontre les limites extraordinaires de

la rationalité humaine pour concevoir un réel qui la dépasse. Seulement

cette rationalité humaine a la capacité de savoir que la réalité la dépasse.

C'est quand même une vertu de l'esprit humain.

Page suivante 8 : Et la mystique dans tout cela?

(Page Index - page 1 - page 2 - page 3 - page 4 - page 5 - page 6 - page 7 -

page 8 -  bibliographie)

(16) Voir par exemple Armand Delsemme, Les Origines cosmiques de la vie. Une

histoire de l'Univers du Big bang jusqu 'à l'Homme, Paris, Flammarion, 1994;

Albert Jacquard, La Légende de la vie, Paris, Flammarion, 1999; La

Recherche, hors série n°I (Naissance et histoire du cosmos), avril 1998.

(17) Sur la question de la finalité dans l'univers, voir Trinh Xuan Thuan,

La Mélodie secrète. Et l'Homme créa l'univers, Paris, Gallimard, 1991, qui

rappelle, p. 278, le principe anthropique de Brandon Carter: "L'univers se

trouve avoir, très exactement, les propriétés requises pour engendrer un

être capable de conscience et d'intelligence o>.

(18) Brandon Carter est Directeur de Recherche au CNRS (Unité 8629),

Département d'Astrophysique relativiste et de Cosmologie. Sur le principe

anthropique, voir aussi Sciences et avenir, hors série n°124  ("Le sens de

la vie), octobre/novembre 2000.

8.    Et la mystique dans tout cela?

-La mystique est peut-être une expérience de cet ordre - là?

La mystique est une expérience à la fois de perte et d'accomplissement de

soi. Au fond, il y a deux états mystiques celui qui naît du vide, de la

pacification, une sorte de mystique zen où l'on se perd et où l'on oublie

son moi dans une sorte de plongée cosmique ; l'autre état mystique est, au

contraire, celui de la surexcitation, de l'intensité, de la fusion presque

érotique comme chez Thérèse d'Avila. Ces deux états mystiques sont très

importants. L'extase par exemple est une chose fondamentale pour l'être

humain et on peut y arriver par l'érotisme, la mystique, la transe musicale,

etc.

Certains mystiques disent qu'ils éprouvent une sur-vie, une vie supérieure.

C'est pour eux un état d'accès à une vie différente, une autre vie.

Oui, on peut penser cela, mais est-ce que le mot vie a alors le même sens ?

Je ne sais pas. C'est un état limite de notre être auquel nous aspirons,

mais je ne pense pas que, par-là même, cela nous révèle quelque chose.

Dans la première édition de L'Homme et la mort (19), l'amortalité est

envisagée comme quelque chose de possible. Deux biologistes, Frédéric Revah

et André Klarsfeld (20), reprennent aujourd'hui cette question.

Oui, d'ailleurs j'ai rencontré un collègue de Klarsfeld, Amelsen, qui m'a

dit qu'effectivement j'avais bien vu à l'époque dans ma première version que

j'ai ensuite contestée (21)...

Comment un esprit fini, limité comme le nôtre, peut-il avoir une conception

de l'infini? Question déjà posée par Descartes ou Emmanuel Lévinas. Peut-on

dire que c 'est simplement l'angoisse de la mort qui donne l'idée d'une

transcendance, d'un au-delà ou d'une survie ? Et si c'était une réminiscence

au sens où l'entend Platon ? Peut-on simplement dire, en risquant le

réductionnisme psychologique, que l'idée d'une amortalité, d'une immortalité

ou d'une survie n 'est qu 'une projection de l'angoisse?

Je crois que cette métaphysique d'une vie au-delà de nos vies ne vient pas

seulement de la mort, elle vient aussi du mystère de l'existence. Méditer

sur l'existence donne, par opposition à l'idée de finitude, la presque idée

de l'infini. Mais nous supportons mal cette idée de finitude. C'est elle

pourtant qu'il faudrait finalement supporter.

Edgar Morin, Sociologue - Directeur de Recherche émérite au CNRS.

Retour à la page index: Edgar Morin, L'homme et l'univers

(Page Index - page 1 - page 2 - page 3 - page 4 - page 5 - page 6 - page 7 -

page 8 -  bibliographie)

(19) Edgar Morin, L'Homme et la mort, Paris, Buchet/Chastel, 1951.

Réédition, Paris, Seuil, 1970, p. 311: " Pour résumer, la biologie a

découvert que la mort n'était pas une nécessité de la vie organique. Les

êtres vivants, à leur origine, dans leur Structure élémentaire ne sont

nullement heideggeriens. La seule mort qui soit naturelle est la mort

accidentelle ".

(20) Voir l'article d'André Klarsfeld et Frédéric Revah publié dans ce

numéro de Prétentaine : "Des limites naturelles à la vie 7 A quoi bon

l'éternité 7".

(21) Edgar Morin, " La science de la mort elle mythe morinien d'amortalité "

in L'Homme et la mort, op. cit., pp. 307 et suivantes.

9.    Bibliographie

La Méthode

La Nature de la Nature, tome 1, Paris, Seuil, 1977.

La Vie de la Vie, tome Il, Paris, Seuil, 1980.

La Connaissance de la Connaissance, tome III, Paris, Seuil, 1986.

Les Idées. Leur habitat, leur vie, leurs moeurs, leur organisation, tome IV,

Paris, Seuil, 1991.

L'Humanité de l'humanité. L'identité humaine, tome V. Paris, Seuil, 2001.

Complexus

Science avec Conscience, Paris, Fayard, 1982.

Science et Conscience de la complexité (textes rassemblés et présentés par

Christian Attias et Jean-Louis Le Moigne),

Aix-en-Provence, Librairie de l'Université, 1984.

Sociologie, Paris, Fayard, 1984.

Arguments pour une Méthode, Colloque de Cerisy (< Autour d'Edgar Monn "),

Paris, Seuil, 1990.

Introduction à la pensée complexe, Paris, ESF, 1990.

La Complexité humaine (choix de textes avec une introduction de Heinz

Weinmann), Paris, Flammarion, 1994.

Anthropologie fondamentale

L'Homme et la Mort, Paris, Seuil, 1951.

Le Cinéma ou l'Homme imaginaire, Paris, Minuit, 1956.

Le Paradigme perdu: la nature humaine, Paris, Seuil, 1973.

L'Unité de l'homme (en collaboration avec Massimo Piattelli-Palmarini),

Paris, Seuil, 1974.

La Croyance astrologique moderne, Lausanne, L'Âge d'Homme, 1982.

XX Siècle

L'An zéro de l'Allemagne, Paris, La Cité universelle, 1946.

Une Cornerie, Paris, Nagel, 1947.

Les Stars, Paris, Seuil, 1957.

Introduction à une politique de l'homme, Paris, Seuil, 1965.

L'Esprit du temps, tome 1, Paris, Grasset, 1962 ; tome Il, Paris, Grasset,

1976.

Commune en France: la métamorphose de Plodemet, Paris, Fayard, 1967.

Mai 68: la brèche (en collaboration avec Claude Lefort et Comelius

Castoriadis), Paris, Fayard, 1968 (Bruxelles, Complexe,

1988, nouvelle édition, suivie de Vingt Ans après).

La Rumeur d'Orléans, Paris, Seuil, 1969 (Paris, Seuil, 1973, édition

complétée avec La Rumeur d'Amiens).

La Femme majeure (en collaboration avec Nicole Benoit et Bemard Paillard),

Paris, Seuil, 1973.

Mais, Paris, Néo, 1978, (dessins de Marek Halter).

Pour sortir du XX~ siècle, Paris, Nathan, 1981.

De la nature de IURSS, Paris, Fayard, 1983.rec. 280 full text

